## ANUL AGRICOL LA GRECII DIN COMUNA IZVOARELE

ANESTE ALEXE

Sărbătorirea zilei Sfântului Gheorghe în localitatea *Izvoarele* este cu totul aparte. În ochii copilului care a văzut anumite practici, legate de această sărbătoare, în absența unei culturi religioase minime, acestea erau inexplicabile şi, deci, cu atât mai răscolitoare, în pacea si linistea vietii de la tară.

Sensurile se înterpătrund şi acestea sunt legate de păstorit, reînvierea naturii, Paşti, ideea de sacrificiu prezentă atât în Vechiul cât şi în Noul Testament, precum şi de pregătirea Paştelui evreiesc, legat de trecerea acestora, sub toiagul lui Moise, din Ținutul Goşenului în Țara Canaanului, prin Marea Roşie, după toate plăgile date faraonului, în timp ce poporul evreu era ferit de ele.

Aceste sensuri şi explicații le-am găsit mult mai târziu.

Este cunoscut faptul că ziua Sfântului Gheorghe,- având data fixă, 23 aprilie- reprezintă deschiderea anului agricol. Este și ziua când oile nu mai sunt hrănite de gospodari acasă ci sunt duse la stână, cu o zi, două, înainte de sărbătoare. Tot atunci se face și sâmbra oilor, adică gospodarii își mulg oile iar în funcție de cantitatea de lapte scoasă de fiecare mulgător de la oile sale se stabilește câte rânduri are de luat, până la sfârșitul lunii august. Se tocmește ciobanul, se pregătesc donițele, măturile, împingătoarele de gunoi și bordeiul ciobanului.

Intrucât Paştele poate cădea înainte sau după Sfântul Gheorghe, nu se concep manifestări ce țin de petrecere, dans etc., ci este o atmosferă de muncă și preocupare serioasă.

Se fac doar glume pe seama cantității de lapte pe care poate să o dea vreo oaie sau alta. De aceea, ziua se încheie fără a avea nimic spectaculos.

In ziua Sfântului Gheorghe, gospodarul și gospodina se scoală, se spală pe mâini și față; apoi gospodina aprinde candela de la icoană. În fața icoanei se așază masa rotundă și joasă, țărănească, având pe ea: un tămâier cu jăratic, un blid cu tărâțe, altul cu sare și altul

cu apă.

Bărbatul iese şi aduce mielul, de parte bărbătească şi fără de meteahnă, pregătit pentru sacrificiu. Acesta se descoperă, se aşază în genunchi, se închină şi-i dă mielului să mânânce târâța din blid, un pic de sare şi apoi apă. După aceea se închină din nou, de trei ori, ia tâmâierul de pe masă, în care gospodina a pus puțină tâmâie, şi tâmâie mielul, de trei ori, în sensul acelor de ceasomic, îl ia în brațe împreună cu cuțitul şi merge să îl taie.

După ce gâtul mielului a fost tăiat şi atârnat în cinghel, pentru jupuit, sunt sculați copiii, dacă mai dorm la ora aceea iar gospodina ia cu degetul din sângele anumalului sacrificat şi pune pe fruntea copiilor. Apoi, cu sângele cules într-o strachină, pleacă şi unge tocurile uşilor, în semnul crucii, la toată casa.

Gospodarul se fereşte a da la câine din acest miel. Atât copitele cât şi oasele mielului vor fi îngropate.

În vremurile de început, când erau doar şapte case şi când satul era mic, pieile mieilor sacrificați se dădeau preotului satului.

Mielul jupuit, spălat și curățat, se pregătește de **curban**. Toate măruntaiele mielului se taie în bucățele: plămâni, ficat, inimă, intestine. Se amestecă cu *bulgur*, adică grâu tocat la râșniță, care s-a umflat ca orezul pentru sarmale și se amestecă cu măruntaiele, călite, de asemenea, puțin. Se pun mirodenii, puțin cimbru, piper, boia, ceapă verde tocată și chiar leuștean.

Se pune sare după gust. Bulgurul cu măruntaiele sunt introduse în abdomenul mielului, care, apoi, este cusut. Mielul umplut se pune într-o tavă, astfel încât să încapă tot. Se crestează de două, trei ori, gâtul mielului, la ceafă, ca să se poată curba în forma tăvii. Se rup câteva corzi de vie, se împleteşte cu ele o cunună, care se pune deasupra mielului, astfel încât să nu depășească spațiul tăvii. Peste corzile de vie se pun frunze de ştevie sau hrean. Se face o turtă groasă din făină albă cu tărâte, jumătate-jumătate, și se întinde mai

mare decât tava, în aşa fel, încât să acopere mielul, care acum depăşeşte de două ori, două ori şi jumătate volumul tăvii, până când poalele turtei ating marginile acesteia. Se apasă cu degetul mare turta, de jur-împrejur. Nu se pune apă. El îşi lasă singur încât, atunci când se va scoate din cuptor, prima grijă este să se scurgă apa. Turta va fi groasă de un deget.

Gospodinele se grupează câte patrucinci, ard cuptorul de pământ, ca pentru pâine și așază tăvile, una lângă alta, în cuptor, după ce s-a scos tot jăraticul la gura acestuia. Se pune capacul de pământ, se astupă răsuflătoarea cuptorului, i se lipeşte gura cu lut galben, precum și răsuflătoarea.

Apoi, gospodarii şi gospodinele pleacă la biserică, la slujbă. Rămân să aibă grijă de cuptor două, trei femei bătrâne.

Când oamenii vin de la biserică deja curbanul este gata, după aproximativ trei ore, trei ore şi jumătate.

Se desface cuptorul şi sunt scoase tăvile, una căte una. Se apucă cu mare grijă, cu cârpe groase sau prosoape, de două femei şi se scurge apa, care a umplut tava, într-un alt vas, pe care fiecare şi-l aduce cu el. Bărbatul ia tava cu curbanul şi îl duce acasă. Nevasta şi copiii îl însoțesc, formând alaiul de sărbătoare.

În vremurile de odinioară acestea se aduceau la biserică.

Erau așezate pe iarbă, pe șervete curate; preotul trecea și le sfințea, după care gospodarii ospătau, fie la biserică, fie acasă sau/și la biserică și acasă.

Mirosul cărnii fripte înăbuşit, cu mirodenii, al curbanului, nu se poate uita. De gust nici nu mai vorbim.

Se bea vin hibrid roşu, sec sau cu sifon, dacă afară este cald.

Este clar că obiceiul **curbanului** (=*sa-crificiu*) din Vechiul Testament, ne duce cu gândul la patriarhul Avraam și la fiul său Isaac, când însuși Dumnezeu Tatăl îl iartă de sacrificarea fiului, ca dovadă a dragostei sale ce i-o purta, înlocuindu-l cu un berbec. De asemenea, semnul sângelui de pe frunțile copiilor și ungerea ușorilor s-a făcut în Vechiul Testament, când Dumnezeu a hotărât să moară toți întâii născuți din fiecare casă de egiptean, ca pedeapsă a încăpățânării faraonului de a elibera poporul evreu din sclavie, iar evreilor le-a dat poruncă să sacrifice un animal curat, fără meteahnă, de parte

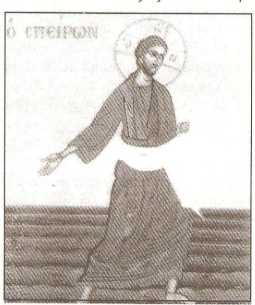
bărbătească. Cu sângele lui să însemneze copiii și ușorii caselor lor.

Duhul morții a ucis toți întâii născuți din toate casele egiptenilor, deci și pe cel al faraonului, pe când în casele evreilor acest lucru nu se întâmplase.

Mielul este Hristosul din Noul Testament şi din Apocalipsa Apostolului şi Evanghelistului loan; este Cel ce s-a lăsat spânzurat pe cruce pentru păcatele noastre. Lucrul acesta este clar, dar de ce de Sfântul Gheorghe şi nu de Paşti?

Precis nu se știe.

Cert este faptul că, de Paşti, grecii de la Izvoarele ciocnesc ouă roşii şi mănâncă pasăre.



În vremurile mai noi au început a sacrifica şi miel. Chiar şi aşa, nu renunță în ruptul capului la tradiție. De aceea, mai sacrifică unul şi de Sfântul Gheorghe.

Nu cred că este pur şi simplu întâmplător că se pune o cunună de viță-de-vie, pentru că vinul reprezintă sângele Mântuitorului, iar turta de aluat nedospit aminteşte de azimă, pe care evreii o mănâncă de Paştile lor, întrucât, plecând în grabă din ținutul Goşenului, nu a mai fost vreme să dospească pâinea şi au copt-o aşa, nedospită.

La 1 septembrie, când începe anul bisericesc, mulsul oilor încetează. Se dă drumul berbecilor în turmă iar la 26 octombrie, în ziua Sfântului Dimitrie, Izvoditorul de Mir şi hramul bisericii din sat, se încheie anul agricol.

Atunci oile sunt aduse de la stână acasă, pe la fiecare gospodar, iar prin decembrie se vor naște primii mieluți care vor aburi mereu ieslea care, în ziua de Crăciun, a fost pat Ziditorului Lumii.